
 גליון יג
_____ 

 פרשת שמות
תשפ"ו

עבודת ההכנה לשבת בימות השבוע
עבודת ימי הרוח והדיבור

במאמרים הקודמים למדנו כי העבודה בימי 
קודם  ימים  לשתים: שלשה  נחלקת  השבוע 
השבת,  הארת  לקבלת  הכנה  הם  השבת 
ושלשה ימים לאחר השבת הם עבודת קנין 

לשמר את מה שקיבל בשבת.
במאמר הקודם פירטנו את עבודת המחשבה 
נמשיך  זה  ובמאמר  ושישי,  ראשון  בימים 
שני  בימים  הדיבור  עבודת  את  ונבאר 

וחמישי:

עבודת יום שני
הקנין של  לעבודת  המשך  שני שהוא  ביום 
ההארה שהתקבלה בשבת הקודמת, העבודה 
היא קנין הארת הרוח בדיבור. על עבודת יום 
התורה  עסק  בסוד  'יעסוק  האר"י:  כתב  זה 
בדיבור הרבה, ויכוין לקבל הרוח, שהוא סוד 

התורה'. 
בדברי האריז"ל מבואר שהעסק בתורה צריך 
במחשבה,  רק  ולא  בדיבור  דוקא  להיות 
הדבר,  וטעם  נג:(.  )עירובין  חז"ל  אמרו  וכן 
ה'רוח ממללא'  הוא  הדיבור שבאדם  כח  כי 
ב,  )בראשית  בריאתו  בעת  הקב"ה  בו  שנפח 
שהנפש  שנ(  )רלא,  החינוך  וכתב  בתרגום(,  ז 
לא  והאדם  עליוני,  חלק  שבאדם,  המדברת 
כל  והוא  בדיבור,  זולתי  בעליונים  ישתתף 
החלק הנכבד שבו )וע"ע מהר"ל גבורות ה' פכ"ח(, 
וכשהוא מדבר בדברי תורה, הוא מאיר את 

הרוח ממללא שנפח בו הקב"ה.
מעתה, כיון שנשמת האדם ניתנה בו בדרך 
'שהנופח  הרמב"ן  וכתב  באפיו',  'ויפח  של 
כן כאשר  בו'. אם  יתן  באפי אחר מנשמתו 
היא  יתירה, אף  ניתנת באדם נשמה  בשבת 
הופך  והאדם  נפח,  מדיליה  של  בדרך  באה 

בשבת לרוח ממללא בבחינה נעלית יותר.
באדם  נשארת  עדיין  שני  ביום  עתה  ועד 
בחינת הדיבור המרוממת הזו, וכאשר מדבר 
עולם.  קנין  אותה  קונה  בתורה  זה  ביום 
הרוח  בתורה,  עוסק  אינו  אם   - ולהיפך 
הדיבור  כוח  ועימה  זה  יום  בסוף  מסתלקת 

הקדוש, ואינה משאירה בו רושם.
היום  אחר  בא   - הדיבור'  'יום  השני  יום 
בגליון  כמבואר  המחשבה',  'יום  הראשון 
כן הדרך שבתחילה אדם חושב  כי  הקודם. 

ורק אחר כך מוציא הדברים בפה. 

בפירוש  הרמב"ם  בן  אברהם  רבי  וכתב 
ז"ל  אונקלוס  חכמת  גדולה  'כמה  התורה, 
שהרי  ממללא',  לרוח  באדם  'והות  בתרגומו 
ותיבות  במילים  האדם  החיצוני של  הדיבור 
אחר  בא  אותן,  השומע  אצל  המובנות 
השכלית  ההשגה  שהוא  הפנימי,  הדיבור 
הדיבור  ולפיכך  המשכלת,  הצורה  ידי  על 

מסגולות האדם'.

עבודת יום חמישי
של  השני  ביום  האדם  עומד  חמישי  ביום 
ההכנה לשבת, וביום זה העבודה היא ההכנה 

לקבלת הארת הרוח בדיבור. 
הכנת כלי הדיבור לקבלת הארת הרוח, היא 
על ידי שישמור פיו מלדבר דברים האסורים, 
ואף דברים בטלים. ודברים בטלים כולל כל 
הרמב"ם  שכתב  וכמו  צורך,  בו  שאין  מה 

'חשבונות  הי"ח(  פכ"ג  )שבת 
כגון  צורך,  בהן  שאין 
כמה סאין תבואה היה לנו 
בשנה פלונית, כמה דינרין 
הוציא בחתנות בנו וכיוצא 
באלו, הרי הן בכלל שיחה 
צורך  בהן  שאין  בטילה 

כלל'. 
נצטווה  האדם  והנה 
לשמור על דיבורו בשבת, 
ר  'וְדַבֵּ קיג.(,  )שבת  ודרשו 

כדבורך  שבת  של  דבורך  יהא  'שלא  בָר',  דָּ
רה:( שהמדבר  )ח"ב  בזוה"ק  ואיתא  חול'.  של 
שבת.  כמחלל  הריהו  בשבת  חול  שיחת 
וחומר הדבר, לפי שמשתמש ברוח הממללא 
לצרכי  לקודש,  ניתנה  שכולה  בו,  הנוספת 
לכך  עצמו  להכין  צריך   - כן  ואם  חולין. 

מלפני השבת.
בכל  בטלים  דברים  לדבר  האיסור  והנה, 
ימות השבוע, נלמד מהכתוב 'ודברת בם' ולא 
ויש להבין מדוע  )יומא יט:(,  בדברים בטלים 
לא נאמר מפורש 'אל תדבר בדברים בטלים', 
אלא בצורה עקיפה 'בם ולא בדברים בטלים'. 
ונראה שנרמז בזה שהדיבור בדברים בטלים 
והיינו משום  פוגם גם בדיבור בדברי תורה, 
הפה,  הוא  הדיבור,  של  האבר  את  שפוגם 
וכדברי רשב"י )ירושלמי ברכות פ"א ה"ב( שהיה 
ראוי שיהיה לאדם שתי פיות, האחד לדברי 
שניהם  אם  כי  צרכיו.  לשאר  והשני  תורה 

החולין  שדיבורי  הרי  פה,  באותו  נעשים 
פוגמים בפה.

מלדבר  פיו  ישמור  החמישי  ביום  כן  ועל 
האסורים,  דברים  וק"ו  בטלים,  בדיבורים 
ירבה  ומאידך  העליונה.  רוחו  שבהם מטמא 
בלימוד התורה, להדבק ברוח העליונה, ובזה 
ביום  שיבוא  השפע  לקבל  פיו  את  יכשיר 

השבת בבחינה זו.

קריאת התורה בשני וחמישי
ומקור  בתורה.  קוראים  וחמישי  שני  בימים 
שלשת  'וילכו  פב.(  )ב"ק  חז"ל  בדברי  הדבר 
שהלכו  כיון  מים',  מצאו  ולא  במדבר  ימים 
שלשת ימים בלא תורה נלאו, עמדו נביאים 
בשני  בתורה  שיקראו  ותיקנו  שביניהם 
ובחמישי כדי שלא ילינו שלשה ימים בלא 

תורה, ע"כ.
מדוע  תוספות,  והקשו 
תיקנו לקרוא דווקא בשני 
יכלו  והרי  ר"ל,  וחמישי, 
בימים  שיקראו  לתקן 
ראשון ורביעי, או שלישי 
שלישי  או  וחמישי, 
ושישי, וגם כך לא יעברו 

שלשה ימים בלי תורה. 
המבואר  פי  על  ותירצו 
במדרש שמשה עלה להר 
לקבל  חמישי  ביום  סיני 
וירד  המקום,  לו  ונתרצה  האחרונות,  לוחות 
עלייה  באותה  רצון  עת  ולפי שהיתה  בשני. 

וירידה - קבעו הקריאה בשני וחמישי. 
שכיון   - דרכו  לפי  תירץ  האריז"ל  אולם 
לעסק  בשורשם  מיוחדים  אלו  ימים  ששני 
התורה, כהכנה לשבת, וכקנין לאחר השבת, 
קריאת  את  בהם  דוקא  קבעו  לכן  כמבואר, 
משה  שעלה  קודם  אף  דבריו  ולפי  התורה. 
אלו  ימים  היו  התורה,  את  להביא  למרום 
מיוחדים מעצם בריאתם לעיסוק בתורה, ועל 

כן נקבעה בהם הקריאה בציבור.
והנה, לפי תירוץ התוספות היה יכול להיות גם 
וירד ביום  להיפך - שמשה יעלה ביום שני 
הדברים  האריז"ל  דברי  לפי  אולם  חמישי. 
מיושבים היטב, שכיון שיום חמישי מיוחד 
להכנה, על כן בו דוקא עלה להתכונן לקבלת 
התורה. ואילו יום שני מיוחד לקנין, ועל כן 

דוקא בו ירד ליתנה לישראל בקנין.

 שבת
עבודת השבת עיؤאה  

הדיבור בדברים 
בטלים פוגם גם 
בדיבור בדברי 

תורה, והיינו משום 
שפוגם את האבר של 

הדיבור, הוא הפה,



מידת הכעס ]ט[
העזות והאכזריות תולדות הכעס

האדם  'בהיות  צדיקים:  האורחות  כתב 
כועס הריהו מדבר עזות כלפי מי שאינו 

ממלא רצונו'. 
ביאור הדברים, שכיון שהכעס מתעורר 
שכל  מלך  שהוא  שסבור  הגאוה  מתוך 
רצונו  את  למלא  משועבדים  הבריות 
כשאין  כן  על  הקודם(,  בגליון  )כמבואר 
בעזות,  עמהם  נוהג  הוא  רצונו  מקיימים 
יר  ש'עָשִׁ כג(  יח,  )משלי  בכתוב  כמבואר 

יַעֲנֶה עַזּוֹת'.
בזה תובן הנהגת הכעסן שכעסו מתעורר 
גם על בעלי חיים או על הדומם כשניזוק 
ולא  לכך  התכוונו  לא  שהם  אף  מהם, 
יועיל בכעסו דבר. אלא שמחמת גאוותו 
והוא  בקרבו,  העזות  מידת  מתעוררת 

מוציאה בכעסו.
ותולדה נוספת באה מן הכעס - שכאשר 
אין נכנעים אף לדברי העזות שלו, הוא 
מתאכזר כלפיהם כדי שימלאו את רצונו, 
ואינו מתחשב באחרים כלל. כי האכזריות 
היא תולדת הכעס, כמו שכתב האורחות 
מידת  תהיה  אף  ש"מחרון  צדיקים 
אכזריות, דכתיב )שמות כב, כג( 'וחרה אפי 
אצל  לעולם  וכן  בחרב',  אתכם  והרגתי 
חרון אף כתוב נקמה )דברים יא, יז( 'וחרה 

אף ה' בכם, ועצר את השמים'".
כועס  האדם  כאשר  כי  בזה,  והביאור 
הרע  והיצר  בקרבו,  זר  אל  ממליך  הוא 
תלמידי  שכתבו  כמו  אכזרי,  ביסודו 
הוא  הטוב  'שיצר  מד:(  )ברכות  יונה  רבינו 
הרע  ויצר  בזה,  וכיוצא  הרחמנות  מדת 
שולט  שהיצר  וכיון  לאכזריות',  נברא 
על האדם, עושה מעשי האכזריות אשר 

אינם מתאימים לו כלל בשאר הזמנים. 
המידות,  דרך  היא  שכך  האדם,  ידע 
עובר  והוא  למידה,  ממידה  להעבירו 
מהגאוה לכעס, ומהכעס לעזות, ומהעזות 
לאכזריות, עד שאינו שם לב כלל היכן 

התחילה הנפילה.
במעשיו,  יפשפש  הרוגע  בעת  כן  ועל 
בתחילה,  הכעס  התעורר  איך  ויראה 
ואיך מתוך הכעס התדרדר לשתי מדות 
רעות אלו, העזות והאכזריות. ועל ידי כך 
כך שמכאן  על  ויעבוד  מעצמו,  יתבייש 
שפלותו  תתגלה  ולא  יכעס  לא  ואילך 

ברבים. 

הנהגת המחשבה בבית הכסא
הפסקה,  בלא  פועלת  האדם  של  המחשבה 
וגם בהיותו בבית הכסא על כרחו הוא חושב 
הראוי  יש:  מחשבות  סוגי  ושלשה  מחשבות. 
לכתחילה - על גדלות הבורא ושפלות האדם, 
הנאים,  ובניינים  חשבונות  בענייני   - המותר 

והאסור - בדברי תורה. 

הראוי
שמותר  ב(  פה,  )שו"ע  שלמה  בחכמת  כתב 
וכתב בספר  בבית הכסא.  על הקב"ה  לחשוב 
בוראך,  את  דע  מקום  'בכל  )תקמה(  חסידים 
תורה,  בדברי  להרהר  שאסור  במקום  אפילו 

כיצד דעהו - בצניעות'.
בבית  'בהיותך  חסידים,  בספר  כתב  עוד 
יוצאה  טומאה  כמה  טומאתך,  זכור  הכסא 
בענוה,  יתפוש  אדם  כל  ובזה  וסרוחה,  ממך 
כי  ישיאך לבך להשתרר על שום אדם,  ואל 
אתה שווה לו בכל מיני סרוחה ובושה'. ופסק 
אדם  שמותר  ש'פשוט  סק"ה(  )פה  המשנ"ב 
להתבונן בבית הכסא בגודל שפלותו, ושבסופו 
יחזור כולו להיות עפר רימה ותולעה, ואין נאה 

לו הגאוה'. 
אחר  בשלח(  )מהדו"ק  מישרים  מגיד  ובספר 
יהרהר  מטונף  במקום  שהעומד  שהזכיר 
בשפלותו ודלותו, הוסיף שיחשוב גם על 'אשר 

הטבתי לך'.
העולה מזה סולם בן שלש שליבות במחשבה 
בתחילה  הכסא:  בבית  בהיותו  לאדם  הראויה 
יהרהר  כך  ואחר  הבורא,  בגדלות  יחשוב 
לעומת זה בקטנות ושפלות האדם, ומתוך כך 
המלך  הקב"ה  כלפי  הטוב  הכרת  בגודל  יכיר 
הגדול, הגומל חסדים טובים עם בריה שפלה. 
אלו,  מחשבות  לחשוב  צריך  עת  שבכל  ואף 
של  בהמה  במעשה  שעוסק  בעת  מקום  מכל 
על  לחשוב  יותר  קל  מגופו,  הפסולת  הוצאת 
כך, וכמו שתיקנו על כך חכמים נוסח ברכת 

אשר יצר. 
הפגעים  כל  זו  בשעה  מחשבתו  על  ויעלה 
הקיימים בענין זה, שאצלו אינם קיימים אלא 
ב"ה הכל פועל כשורה, ויבלו שפתותיו מלומר 

די בהודאה ושבח לה' על זה. 
עוד מצינו שכתב בנפש החיים )ש"ד פכ"ז( 'אדם 
ששורש נשמתו היא מעולם עליון וגבוה מאד, 
מהעולמות העליונים, ויקח לו בשכלו מחשבה 
נכונה להתדבק לטהרת איזה מדה נכונה )שאינה 
בזאת  לילך  רשאי  הוא  תורה(,  בדברי  מחשבת 

המחשבה גם במקומות המטונפים'.

המותר
כתב רבינו יונה בספר היראה: 'במקום מטונף, 
בבית הכסא, יחשוב חשבונות, וזה יסיר מלבו 

מחשבות טהרה במקום טינופת, ואחרי טהרתו 
זהיר  יהיה  איך  הראשונה  למחשבתו  ישוב 
וזה נקרא ערום ביראה'. וכן  בעבודת הבורא, 
כתב בספר חסידים )תקמו(. וכן פסק המשנ"ב 
ביתו  חשבונות  שם  שיחשוב  סק"ו(  )שם 

והוצאותיו. 
והוסיף השל"ה הק' )שער האותיות, קדושה א בהגה(, 
נאים  בבנינים  שיחשוב  לי,  נראה  'ובשבת, 

מצוירים ובממשלת מלכים וכיוצא בזה'.

האסור
אסור להרהר בדברי תורה בבית הכסא )שו"ע 
האם  לז(  יח,  עין  )טוב  החיד"א  והסתפק  ב(.  פה, 
והביאור  הכסא.  בבית  מצוות  לקיים  מותר 
'היכן  )תקפח, סב( כתב בתחילה מסברא  הלכה 
מצינו שאסור לקיים מצוה במקום שאין נקי, 
האם אסור ללבוש טלית של ד' כנפות במקום 
ושוב  כן בשום מקום'.  נקי, לא מצינו  שאינו 
הביא שבדברי המטה אפרים משמע שאסור, 
וביאר הטעם 'די"ל בפשיטות שבשעה שמקיים 
מצוה בפועל הוא עבודה, ואין לעשות עבודת 

ד' דרך בזיון, דהוא בכלל ביזה מצוה'.
בדברי  לחשוב  האיסור  סיבת  מהי  לעיין  ויש 
ה'  בגדלות  לחשוב  והרי  הכסא,  בבית  תורה 
יותר  חמורים  תורה  דברי  יהיו  ואיך  מותר, 

ממחשבה בה' עצמו. 
באמונתו  בהקב"ה  שלחשוב  לפרש,  ונראה 
כיון  לאסור,  טעם  אין  וכדומה,  וביראתו 
)מ"ז,  פנוי מיניה' כדברי התיקונים  ד'לית אתר 
'שאין  פכ"ז(  )ש"ד  החיים  בנפש  וכתב  צא:(, 
המקומות המטונפים חוצצים לאחדותו ועוצם 
קדושתו יתברך'. ואף שגם התורה לא משתנת 
המטונפים,  במקומות  אפילו  מקדושתה  כלל 
כמבואר בנפש החיים שם. מכל מקום יש בזה 

חסרון מצד האדם.
נמסרה  שהתורה  שכיון  הדברים,  וביאור 
לאדם לפרשה לפי דעתו, הרי שאם יהרהר בה 
במקומות המטונפים שהחיצונים שולטים שם, 
דעתו  ויסיתו  בו  ידבקו  שהם  גדול  חשש  יש 
לגלות פנים בתורה שלא כהלכה, ולכך הדבר 
שאדם  עב:(  )יומא  בגמרא  מצינו  וכבר  אסור. 
לו  נעשית  היא  בתורה,  לעסוק  ראוי  שאינו 
'סם המות' ומעלה בו קמשונים )ראה ביאור הגר"א 
משלי כד, לא(, וכל אדם בהיותו במקום טומאה 

נכנס לחשש זה.
חכם  שתלמיד  שמצינו  מה  לבאר  יש  ובזה 
מותר  לאונסו  והרהר  בפיו  שגור  שתלמודו 
כי  סי' פה בשם הר"ר מנוח(,  ובב"י  ורש"י,  )זבחים קב: 

באדם שכזה אין את החשש האמור.

 מדה מדה כנגד
עומד לפני   תיקון המידות

עבודת התפילההמؤך

להנצחות ולקבלת הגליון במייל 

לע"נ
מרת אסתר ב"ר צבי הירש ע"ה

לע"נ
מרת נריה ב"ר רפאל ע"ה

להנצחות ולקבלת הגליון במייל 
L0527114615@gmail.com

הגליון יו"ל בסיועם הנדיב של הר"ר דוד משה הי"ו ורעייתו מרת רחל תחי' מץ


